
16 

JMJ LISBOA 2023 
 

Vésperas com os Bispos, os Sacerdotes, os Diáconos, 
os Consagrados, as Consagradas, os Seminaristas e os Agentes da Pastoral 

 

Homilia do Santo Padre 
 
 
Prezados Irmãos Bispos, 
Amados sacerdotes, diáconos, consagradas, consagrados, seminaristas, 
Queridos agentes pastorais, irmãos e irmãs, boa tarde! 
 
Estou feliz por me encontrar no meio de vós não só para viver, juntamente com muitos jovens, 
a Jornada Mundial da Juventude, mas também para partilhar o vosso caminho eclesial com as 
suas canseiras e esperanças. Agradeço a D. José Ornelas as palavras que me dirigiu; desejo 
rezar convosco, para – como disse – nos tornarmos, junto com os jovens, ousados em abraçar 
«o sonho de Deus e encontrar caminhos para uma participação alegre, generosa e 
transformadora a bem da Igreja e da humanidade». Não se trata duma piada; é um programa. 
Mergulhei na beleza do vosso país, terra de passagem entre o passado e o futuro, local de 
antigas tradições e de grandes mudanças, embelezado por vales viçosos, praias douradas 
debruçadas sobre o imenso e fascinante oceano, que banha Portugal. Tudo isto me sugere o 
ambiente da vocação dos primeiros discípulos, que Jesus chamou nas margens do Mar da 
Galileia. Quero deter-me sobre este chamamento, que põe em evidência o que acabámos de 
ouvir na Lectio brevis das Vésperas: o Senhor salvou-nos, chamou-nos não em atenção às 
nossas obras, mas segundo a sua graça (cf. 2 Tm 1, 9). O mesmo aconteceu na vida dos 
primeiros discípulos, quando Jesus, ao passar, «viu dois barcos que se encontravam junto do 
lago. Os pescadores tinham descido deles e lavavam as redes» (Lc 5, 2). Então Jesus subiu para 
o barco de Simão e, depois de ter falado às multidões, mudou a vida daqueles pescadores, 
convidando-os a fazerem-se ao largo e lançarem as redes. Salta aos olhos o contraste: por um 
lado, os pescadores descem do barco para lavar as redes, ou seja, limpá-las, guardá-las e voltar 
para casa e, por outro, Jesus sobe para o barco e convida a lançar novamente as redes para a 
pesca. Sobressaem as diferenças: os discípulos descem, Jesus sobe; os primeiros 
querem guardar as redes, o Mestre quer que saiam de novo para o mar a fim de pescar. 
Em primeiro lugar, temos os pescadores que descem do barco para lavar as redes. Esta é a 
cena que se apresenta aos olhos de Jesus, e Ele para ali mesmo. Pouco antes quisera começar 
a sua pregação na sinagoga de Nazaré, mas os seus conterrâneos expulsaram-No da cidade e 
tentaram até matá-Lo (cf. Lc 4, 28-30). Então Jesus sai do lugar sagrado e começa a pregar a 
Palavra no meio da gente, pelas estradas onde labutam dia a dia as mulheres e os homens do 
seu tempo. Cristo está interessado em fazer sentir a proximidade de Deus, precisamente nos 
lugares e situações onde as pessoas vivem, lutam, esperam, às vezes colecionando nas suas 
mãos fracassos e insucessos, precisamente como aqueles pescadores que não tinham pescado 
nada durante a noite. Jesus olha com ternura para Simão e seus companheiros que, cansados 
e angustiados, lavam as suas redes, realizando um gesto repetitivo, automático, mas também 
cansado e resignado: não havia mais nada a fazer senão voltar para casa de mãos vazias. 
Às vezes podemos sentir um cansaço semelhante no nosso caminho eclesial. Cansaço. Alguém 
dizia: «temo o cansaço dos bons». Cansaço sentido quando nos parece que nada mais temos 
nas mãos além das redes vazias. Trata-se dum sentimento bastante difundido nos países de 



17 

antiga tradição cristã, atravessados por muitas mudanças sociais e culturais e cada vez mais 
marcados pelo secularismo, pela indiferença para com Deus, por um progressivo afastamento 
da prática da fé. O perigo aqui é que entre o mundanismo. Aliás isto vê-se, com frequência, 
acentuado pela desilusão ou a aversão que alguns nutrem face à Igreja, devido às vezes ao 
nosso mau testemunho e aos escândalos que desfiguraram o seu rosto e que nos chamam a 
uma purificação humilde, constante, partindo do grito de sofrimento das vítimas que sempre 
se devem acolher e escutar. O risco, porém, quando nos sentimos desanimados (cada um de 
vós pense em que momento sentiu o desânimo), o risco é descer do barco, acabando presos 
nas redes da resignação e do pessimismo. Ao contrário, confiemos que Jesus continua a tomar 
pela mão e a levantar a sua Esposa amada. Levemos ao Senhor as nossas canseiras e as nossas 
lágrimas, para poder enfrentar as situações pastorais e espirituais, dialogando entre nós com 
abertura de coração para experimentar novos caminhos a seguir. Quando estamos 
desanimados, mais ou menos conscientemente «aposentamo-nos», «aposentamo-nos» do 
zelo apostólico, perdemo-lo pouco a pouco e tornamo-nos «funcionários do sagrado». É muito 
triste quando uma pessoa que consagrou a sua vida a Deus se torna «funcionário», mero 
administrador das coisas. É muito triste. 
De facto, logo que os apóstolos descem para lavar as ferramentas usadas, Jesus sobe para o 
barco e depois convida a lançar de novo as redes. No momento do desânimo, momento da 
«aposentação», deixemos Jesus subir novamente para o barco, com o entusiasmo da primeira 
vez, aquele entusiasmo que deve ser revivido, reconquistado, reeditado. Ele vem procurar-
nos nas nossas solidões, nas nossas crises, para nos ajudar a recomeçar. A espiritualidade do 
recomeço. Não tenhais medo. A vida é assim: cair e recomeçar, aborrecer-se e recuperar a 
alegria. Aceitar esta mão que nos dá Jesus. Hoje continua a passar pelas margens da existência 
para despertar a esperança e dizer, também a nós, como a Simão e aos outros: «Faz-te ao 
largo; e vós lançai as redes para a pesca» (Lc 5, 4). E quando se perde o entusiasmo, assaltam-
nos mil justificações para não lançarmos as redes, mas sobretudo apodera-se de nós uma 
resignação amarga, que é como um verme que corrói a alma. Irmãos e irmãs, vivemos 
certamente um tempo difícil – bem o sabemos! –, mas a interpelação que o Senhor dirige hoje 
à Igreja é esta: «Queres descer do barco e afundar na desilusão, ou fazer-Me subir permitindo 
que seja mais uma vez a novidade da minha Palavra a tomar na mão o leme? Digo a ti 
sacerdote, consagrado, consagrada, bispo: Queres apenas conservar o passado que ficou para 
trás ou lançar de novo e com entusiasmo as redes para a pesca?». Eis o que nos pede o 
Senhor: despertar a ânsia pelo Evangelho. 
Quando alguém se acostuma, se sente aborrecido e a missão torna-se uma espécie de 
«emprego», é hora de dar lugar a este segundo chamamento de Jesus, que sempre nos chama 
de novo. Chama-nos para nos fazer caminhar, chama-nos para nos refazer. Não tenhais medo 
deste segundo chamamento de Jesus. Não se trata duma ilusão, mas é Ele mesmo que volta 
a bater à porta. E podemos dizer que esta é a ânsia «boa» quando nos deixamos seduzir pela 
segunda chamada de Jesus. É a ânsia «boa» que vos comunica, a vós portugueses, a imensidão 
do oceano: fazer-se ao largo, não para conquistar o mundo, nem para ir à pesca do bacalhau, 
mas para alegrar o mundo com a consolação e a alegria do Evangelho. Sob este ponto de vista, 
podemos ler as palavras dum vosso grande missionário, o Padre António Vieira, chamado 
«Paiaçu – pai grande». Segundo ele, para nascer, Deus ter-vos-ia dado uma pequena terra, 
mas, ao fazer-vos debruçar sobre o oceano, deu-vos o mundo inteiro para morrer: «Para 
nascer, pequena terra; para morrer, toda a terra: para nascer, Portugal; para morrer, o 
mundo» (A. Vieira, “Sermão de Santo António”, Roma 1670, § IV, in: Homilias, vol. III, tomo 
VII, Porto 1959, p. 69). Somos chamados a lançar de novo as redes e a abraçar o mundo com 
a esperança do Evangelho. Não é momento de parar, não é momento de desistir, não é 



18 

momento de atracar o barco à margem nem de olhar para trás; não temos que escapar deste 
tempo, só porque nos mete medo, para nos refugiarmos em formas e estilos do passado. Não! 
Este é o tempo da graça que o Senhor nos concede para nos aventurarmos no mar da 
evangelização e da missão. 
Mas, para o conseguir, precisamos também de fazer opções. Quero indicar três opões, 
inspiradas no Evangelho. 
A primeira opção: fazer-se ao largo. Cultivai a magnanimidade. Não sejais pusilânimes! Fazei-
vos ao largo, para lançar novamente as redes ao mar, é preciso sair da margem das desilusões 
e do imobilismo, afastar-se daquela tristeza melosa e daquele cinismo irónico que muitas 
vezes nos assaltam à vista das dificuldades. Tristeza melosa, cinismo irónico: examinemos a 
consciência sobre isto. Recuperar o entusiasmo, mas numa segunda edição desse entusiasmo, 
o entusiasmo já maduro, o entusiasmo que se segue ao fracasso ou ao tédio. Não é fácil 
recuperar o entusiasmo adulto. Temos de o fazer para passar do derrotismo à fé, como Simão 
que, apesar de ter trabalhado em vão toda a noite, conclui: «Porque Tu o dizes, lançarei as 
redes» (Lc 5, 5). Mas, para nos fiarmos dia a dia no Senhor e na sua Palavra, não bastam 
palavras, é necessária muita oração. Gostaria de fazer aqui uma pergunta, mas cada qual 
responde no seu íntimo: Como rezo eu? Como um papagaio, blá, blá, blá, ou adormentando-
me diante do Sacrário, porque não sei como falar com o Senhor? Rezo? Como rezo? Apenas 
na adoração, só diante do Senhor, é que recuperamos o gosto e a paixão pela evangelização. 
E, curiosamente, perdemos a oração de adoração; e todos, sacerdotes, bispos, consagradas, 
consagrados têm que a recuperar: recuperar aquele permanecer em silêncio diante do 
Senhor. A Madre Teresa, envolvida em tantas coisas da vida, nunca deixou a adoração, mesmo 
nos momentos em que a sua fé vacilava questionando-se se tudo aquilo era verdade ou não. 
Momento de escuridão, que também teve Teresinha do Menino Jesus. Então, na oração, 
vencemos a tentação de continuar com uma «pastoral nostálgica feita de lamentações». Num 
convento havia uma freira (isto aconteceu!) que se lamentava de tudo, e não sei qual era o 
nome dela, mas as irmãs mudaram-lhe o nome chamando-a a «Irmã Lamúrias». Quantas vezes 
transformamos em lamúrias as nossas impotências, as nossas desilusões! E, deixando estas 
lamúrias, ganhemos de novo forças para nos fazermos ao largo, sem ideologias nem 
mundanismos. Aquele mundanismo espiritual que se insinua em nós e do qual nasce o 
clericalismo. Clericalismo não só dos padres: os leigos clericalizados são piores do que os 
padres. Esse clericalismo que nos arruína. E, como dizia um grande mestre espiritual, esse 
mundanismo espiritual – provocado pelo clericalismo – é um dos males mais graves que 
podem acontecer à Igreja. Procuremos superar estas dificuldades sem ideologias nem 
mundanismos, animados por um único desejo: que chegue a todos o Evangelho. Neste 
caminho, não vos faltam exemplos! E, dado que nos encontramos no meio dos jovens, apraz-
me recordar um jovem lisboeta, São João de Brito: era um jovem daqui que há séculos, no 
meio de muitas dificuldades, foi para a Índia e lá não desdenhava falar e vestir-se à maneira 
das pessoas locais contanto que lhes pudesse anunciar Jesus. Também nós somos chamados 
a mergulhar as nossas redes no tempo em que vivemos, a dialogar com todos, a tornar 
compreensível o Evangelho, mesmo que para isso tenhamos de correr o risco dalguma 
tempestade. Como os jovens que aqui vêm de todo o mundo para desafiar as ondas gigantes, 
façamo-nos ao largo também nós sem medo. Sim! Não temamos enfrentar o mar alto, porque 
no meio da tempestade e dos ventos contrários, Jesus vem ao nosso encontro e diz: 
«Coragem, sou Eu, não temais!» (Mt 14, 27). Quantas vezes já tivemos esta experiência? Cada 
qual se interpele dentro de si mesmo. E se não a tivemos é porque algo falhou durante a 
tempestade. 



19 

Como segunda opção, levar juntos por diante a pastoral, todos juntos. No texto, Jesus confia 
a Pedro a tarefa de fazer-se ao largo, mas depois fala no plural, dizendo «e vós lançai as redes» 
(Lc 5, 4): Pedro guia o barco, mas todos estão no barco e todos são chamados a fazer descer 
as redes. Todos. E, quando apanham uma grande quantidade de peixes, não pensam que 
conseguiriam arranjar-se sozinhos, nem gerem a dádiva como posse e propriedade privada, 
mas «fizeram sinal – diz o Evangelho – aos companheiros que estavam no outro barco, para 
que os viessem ajudar» (Lc 5, 7). E assim encheram de peixe, não um, mas dois barcos: um 
significa solidão, fechamento, pretensão de autossuficiência; dois significa relação. A Igreja é 
sinodal, é comunhão, ajuda mútua, caminho comum. E a isto tende o Sínodo em curso, que 
terá o seu primeiro período de assembleia geral no próximo mês de outubro. Na barca da 
Igreja, deve haver lugar para todos: todos os batizados são chamados a subir para ela e lançar 
as redes, empenhando-se pessoalmente no anúncio do Evangelho. E não vos esqueçais desta 
palavra: todos, todos, todos. Quando tenho de falar sobre o modo como abrir perspetivas 
apostólicas, toca-me muito aquela passagem do Evangelho em que os convidados se recusam 
a ir à festa de núpcias do filho quando já está tudo preparado. Que diz então o senhor, o 
senhor que preparou a festa? «Saiam pelas periferias e tragam todos, todos, todos, todos: 
sãos, doentes, crianças e adultos, bons e pecadores. Todos». Que a Igreja não seja uma 
alfândega para selecionar quem entra e quem não entra. Todos, cada um com a sua vida às 
costas, com os seus pecados, assim como é diante de Deus, como é diante da vida... Todos. 
Todos. Não levantemos alfândegas na Igreja. Todos. E é um grande desafio, especialmente em 
contextos onde os sacerdotes e os consagrados estão cansados porque, enquanto as 
necessidades pastorais vão aumentando sempre mais, eles são cada vez menos. Mas podemos 
olhar para esta situação como uma ocasião para, com fraterno entusiasmo e sã criatividade 
pastoral, envolver os leigos. Assim as redes dos primeiros discípulos tornam-se uma imagem 
da Igreja, que é uma «rede de relações» humanas, espirituais e pastorais. Se não houver 
diálogo, se não houver corresponsabilidade, se não houver participação, a Igreja envelhece. 
Permiti que o exprima assim: nunca um Bispo sem o próprio presbitério e o Povo de Deus; 
nunca um padre sem os seus irmãos sacerdotes; e todos juntos – sacerdotes, religiosas, 
religiosos e fiéis leigos – como Igreja, nunca sem os outros, nunca sem o mundo (sem 
mundanismo – isso sim! –, mas não sem o mundo). Na Igreja, ajudamo-nos, apoiamo-nos 
reciprocamente e somos chamados a difundir, também fora dela, um clima de fraternidade 
construtiva. Aliás, como escreve São Pedro, nós somos as pedras vivas usadas para a 
construção dum edifício espiritual (cf. 1 Ped 2, 5). E poderia acrescentar numa linguagem que 
vos é familiar: vós, fiéis portugueses, formais uma «calçada», sois os ladrilhos preciosos que 
compõem um tal pavimento acolhedor e brilhante que o Evangelho há de pisar; e não pode 
faltar uma pedrinha sequer, senão imediatamente se dá conta. Tal é a Igreja que, com a ajuda 
de Deus, somos chamados a construir! 
Enfim a terceira opção: tornar-se pescadores de homens. Não tenhais medo. Isto não é fazer 
proselitismo, é anunciar o Evangelho que nos desafia. Nesta imagem tão bela de Jesus – ser 
pescadores de homens –, Jesus confia aos discípulos a missão de se fazerem ao largo no mar 
do mundo. Muitas vezes, na Sagrada Escritura, o mar simboliza o lugar do mal e das forças 
adversas que os homens não conseguem dominar. Por isso pescar as pessoas e tirá-las para 
fora da água significa ajudá-las a voltar a subir de onde afundaram, salvá-las do mal que 
ameaça afogá-las, ressuscitá-las de todas as formas de morte. Isto, porém, sem proselitismo, 
mas com amor. E um dos sinais de alguns movimentos eclesiais que vão por caminho errado 
é o proselitismo. Quando um movimento eclesial ou uma diocese, ou um bispo, ou um pároco, 
ou uma freira, ou um leigo faz proselitismo, isso não é cristão; cristão é convidar, acolher, 
ajudar, mas sem proselitismo. Com efeito, o Evangelho é um anúncio de vida no mar da morte, 



20 

de liberdade nas voragens da escravidão, de luz no abismo das trevas. Como afirma Santo 
Ambrósio, «os instrumentos da pesca apostólica são como as redes: de facto, as redes não 
fazem morrer quem fica preso nelas, mas conserva-o em vida, arrasta-o dos abismos para a 
luz» (Exp. Luc. IV, 68-79). Não faltam trevas na sociedade atual, inclusive aqui em Portugal... 
por toda a parte! Fica-se com a sensação de que tenha diminuído o entusiasmo, a coragem de 
sonhar, a força para enfrentar os desafios, a confiança no futuro; entretanto, vamos 
navegando nas incertezas, na precariedade sobretudo económica, na pobreza de amizade 
social, na falta de esperança. A nós, como Igreja, cabe a tarefa de nos fazermos ao largo nas 
águas deste mar, lançando a rede do Evangelho, sem apontar, sem acusar ninguém, mas 
levando às pessoas do nosso tempo uma proposta de vida, a de Jesus: levar o acolhimento do 
Evangelho, convidar para a festa uma sociedade multicultural; levar a proximidade do Pai às 
situações de precariedade, de pobreza, que crescem sobretudo entre os jovens; levar o amor 
de Cristo onde é frágil a família e se encontram feridas as relações; transmitir a alegria do 
Espírito onde reinam o desânimo e o fatalismo. Assim se exprime um escritor vosso: «Para se 
chegar ao infinito, e julgo que se pode lá chegar, é preciso termos um porto, um só, firme, e 
partir dali para Indefinido» (F. Pessoa, Livro do Desassossego, Lisboa 1998, 247). Queremos 
sonhar a Igreja Portuguesa como um «porto seguro» para quem enfrenta as travessias, os 
naufrágios e as tempestades da vida. 
Queridos irmãos e irmãs, digo a todos, leigos, religiosos, religiosas, sacerdotes, bispos, a todos, 
a todos: não tenhais medo, lançai as redes. Não vivais acusando «isto é pecado, isso aí não é 
pecado». Vinde todos… depois falamos. Mas, primeiro, sintam o convite de Jesus, depois virá 
o arrependimento e enfim a proximidade de Jesus. Por favor, não transformem a Igreja numa 
alfândega: aqui entram os justos, os que estão em ordem, os que estão bem casados… todos 
os outros lá fora. Não. A Igreja não é isto. Justos e pecadores, bons e maus, todos, todos, 
todos. Será depois o Senhor a ajudar-nos a resolver este assunto. Mas todos. De coração vos 
agradeço, irmãos e irmãs, a atenção prestada, apesar de aqui ou ali vos ter aborrecido; 
agradeço-vos tudo o que fazeis, o exemplo, sobretudo o exemplo sem alarde, e a constância: 
esse levantar-se todos os dias para começar de novo ou para continuar o que se começou. 
Como costumais dizer: Muito obrigado… pelo que fazeis! E confio-vos a Nossa Senhora de 
Fátima, à guarda do Anjo de Portugal e à proteção dos vossos grandes Santos e, aqui em 
Lisboa, de modo especial a Santo António (vo-lo roubam os de Pádua), apóstolo incansável, 
pregador inspirado, discípulo do Evangelho atento aos males da sociedade e cheio de 
compaixão pelos pobres. Que Santo António interceda por vós e vos dê a alegria duma nova 
pesca milagrosa. Depois contais-me, sim? E, por favor, não vos esqueçais de rezar por mim. 
Obrigado! 
 
Mosteiro dos Jerónimos, Lisboa, 2 de agosto de 2023 
 
Francisco 
  


