
Mensagem do Papa Francisco para a Quaresma 2022 

 

«Não nos cansemos de fazer o bem; porque, a seu tempo colheremos, se não tivermos 

esmorecido. Portanto, enquanto temos tempo, pratiquemos o bem para com todos» (Gal 6, 

9-10a). 

 

Queridos irmãos e irmãs! 

A Quaresma é um tempo favorável de renovação pessoal e comunitária que nos 

conduz à Páscoa de Jesus Cristo morto e ressuscitado. Aproveitemos o caminho 

quaresmal de 2022 para refletir sobre a exortação de São Paulo aos Gálatas: «Não nos 

cansemos de fazer o bem; porque, a seu tempo colheremos, se não tivermos 

esmorecido. Portanto, enquanto temos tempo (kairós), pratiquemos o bem para com 

todos» (Gal 6, 9-10a). 

  

1. Sementeira e colheita 

Neste trecho, o Apóstolo evoca a sementeira e a colheita, uma imagem que Jesus 

muito prezava (cf. Mt 13). São Paulo fala-nos dum kairós: um tempo propício para 

semear o bem tendo em vista uma colheita. Qual poderá ser para nós este tempo 

favorável? Certamente é a Quaresma, mas é-o também toda a nossa existência 

terrena, de que a Quaresma constitui de certa forma uma imagem.[1] Muitas vezes, na 

nossa vida, prevalecem a ganância e a soberba, o anseio de possuir, acumular e 

consumir, como se vê no homem insensato da parábola evangélica, que considerava 

assegurada e feliz a sua vida pela grande colheita acumulada nos seus celeiros 

(cf. Lc 12, 16-21). A Quaresma convida-nos à conversão, a mudar mentalidade, de tal 

modo que a vida encontre a sua verdade e beleza menos no possuir do que no doar, 

menos no acumular do que no semear o bem e partilhá-lo. 

O primeiro agricultor é o próprio Deus, que generosamente «continua a espalhar 

sementes de bem na humanidade» (Encíclica Fratelli tutti, 54). Durante a Quaresma, 

somos chamados a responder ao dom de Deus, acolhendo a sua Palavra «viva e 

eficaz» (Heb 4, 12). A escuta assídua da Palavra de Deus faz amadurecer uma pronta 

docilidade à sua ação (cf. Tg 1, 19.21), que torna fecunda a nossa vida. E se isto já é 

motivo para nos alegrarmos, maior motivo ainda nos vem do chamamento para 

sermos «cooperadores de Deus» (1 Cor 3, 9), aproveitando o tempo presente (cf. Ef 5, 

16) para semearmos, também nós, praticando o bem. Este chamamento para semear 

o bem deve ser visto, não como um peso, mas como uma graça pela qual o Criador 

nos quer ativamente unidos à sua fecunda magnanimidade. 

https://agencia.ecclesia.pt/portal/mensagem-do-papa-francisco-para-a-quaresma-2022/#_ftn1


E a colheita? Porventura não se faz toda a sementeira a pensar na colheita? 

Certamente; o laço estreito entre a sementeira e a colheita é reafirmado pelo próprio 

São Paulo, quando escreve: «Quem pouco semeia, também pouco há de colher; mas 

quem semeia com generosidade, com generosidade também colherá» (2 Cor 9, 6). Mas 

de que colheita se trata? Um primeiro fruto do bem semeado, temo-lo em nós 

mesmos e nas nossas relações diárias, incluindo os gestos mais insignificantes de 

bondade. Em Deus, nenhum ato de amor, por mais pequeno que seja, e nenhuma das 

nossas «generosas fadigas» se perde (cf. Exortação Evangelii gaudium, 279). Tal como a 

árvore se reconhece pelos frutos (cf. Mt 7, 16.20), assim também a vida repleta de 

obras boas é luminosa (cf. Mt 5, 14-16) e difunde pelo mundo o perfume de Cristo (cf. 2 

Cor 2, 15). Servir a Deus, livres do pecado, faz amadurecer frutos de santificação para a 

salvação de todos (cf. Rm 6, 22). 

Na realidade, só nos é concedido ver uma pequena parte do fruto daquilo que 

semeamos, pois, segundo o dito evangélico, «um é o que semeia e outro o que ceifa» 

(Jo 4, 37). É precisamente semeando para o bem do próximo que participamos na 

magnanimidade de Deus: constitui «grande nobreza ser capaz de desencadear 

processos cujos frutos serão colhidos por outros, com a esperança colocada na força 

secreta do bem que se semeia» (Encíclica Fratelli tutti, 196). Semear o bem para os 

outros liberta-nos das lógicas mesquinhas do lucro pessoal e confere à nossa atividade 

a respiração ampla da gratuidade, inserindo-nos no horizonte maravilhoso dos 

desígnios benfazejos de Deus. 

A Palavra de Deus alarga e eleva ainda mais a nossa perspetiva, anunciando-nos que a 

colheita mais autêntica é a escatológica, a do último dia, do dia sem ocaso. O fruto 

perfeito da nossa vida e das nossas ações é o «fruto em ordem à vida eterna» (Jo 4, 36), 

que será o nosso «tesouro no céu» (Lc 18, 22; cf. 12, 33). O próprio Jesus, para exprimir 

o mistério da sua morte e ressurreição, usa a imagem da semente que morre na terra 

e frutifica (cf. Jo 12, 24); e São Paulo retoma-a para falar da ressurreição do nosso 

corpo: «semeado corrutível, o corpo é ressuscitado incorrutível; semeado na desonra, 

é ressuscitado na glória; semeado na fraqueza, é ressuscitado cheio de força; semeado 

corpo terreno, é ressuscitado corpo espiritual» (1 Cor 15, 42-44). Esta esperança é a 

grande luz que Cristo ressuscitado traz ao mundo: «Se nós temos esperança em Cristo 

apenas para esta vida, somos os mais miseráveis de todos os homens. Mas não! Cristo 

ressuscitou dos mortos, como primícias dos que morreram» (1 Cor 15, 19-20), para que 

quantos estiverem intimamente unidos a Ele no amor, «por uma morte idêntica à sua» 

(Rm 6, 5), também estejam unidos à sua ressurreição para a vida eterna (cf. Jo 5, 29): 

«então os justos resplandecerão como o sol, no reino do seu Pai» (Mt 13, 43). 



 2. «Não nos cansemos de fazer o bem» 

A ressurreição de Cristo anima as esperanças terrenas com a «grande esperança» da 

vida eterna e introduz, já no tempo presente, o germe da salvação (cf. BENTO XVI, Spe 

salvi, 3; 7). Perante a amarga desilusão por tantos sonhos desfeitos, a inquietação com 

os desafios a enfrentar, o desconsolo pela pobreza de meios à disposição, a tentação é 

fechar-se num egoísmo individualista e, à vista dos sofrimentos alheios, refugiar-se na 

indiferença. Com efeito, mesmo os melhores recursos conhecem limitações: «Até os 

adolescentes se cansam, se afadigam, e os jovens tropeçam e vacilam» (Is 40, 30). 

Deus, porém, «dá forças ao cansado e enche de vigor o fraco. (…) Aqueles que confiam 

no Senhor renovam as suas forças. Têm asas como a águia, correm sem se cansar, 

marcham sem desfalecer» (Is 40, 29.31). A Quaresma chama-nos a repor a nossa fé e 

esperança no Senhor (cf. 1 Ped 1, 21), pois só com o olhar fixo em Jesus Cristo 

ressuscitado (cf. Heb 12, 2) é que podemos acolher a exortação do Apóstolo: «Não nos 

cansemos de fazer o bem» (Gal 6, 9).   

Não nos cansemos de rezar. Jesus ensinou que é necessário «orar sempre, sem 

desfalecer» (Lc 18, 1). Precisamos de rezar, porque necessitamos de Deus. A ilusão de 

nos bastar a nós mesmos é perigosa. Se a pandemia nos fez sentir de perto a nossa 

fragilidade pessoal e social, permita-nos esta Quaresma experimentar o conforto da fé 

em Deus, sem a qual não poderemos subsistir (cf. Is 7, 9). No meio das tempestades da 

história, encontramo-nos todos no mesmo barco, pelo que ninguém se salva 

sozinho;[2] mas sobretudo ninguém se salva sem Deus, porque só o mistério pascal de 

Jesus Cristo nos dá a vitória sobre as vagas tenebrosas da morte. A fé não nos preserva 

das tribulações da vida, mas permite atravessá-las unidos a Deus em Cristo, com a 

grande esperança que não desilude e cujo penhor é o amor que Deus derramou nos 

nossos corações por meio do Espírito Santo (cf. Rm 5, 1-5). 

Não nos cansemos de extirpar o mal da nossa vida. Possa o jejum corporal, a que nos 

chama a Quaresma, fortalecer o nosso espírito para o combate contra o pecado. Não 

nos cansemos de pedir perdão no sacramento da Penitência e Reconciliação, sabendo que 

Deus nunca Se cansa de perdoar.[3] Não nos cansemos de combater a concupiscência, 

fragilidade esta que inclina para o egoísmo e todo o mal, encontrando no decurso dos 

séculos vias diferentes para fazer precipitar o homem no pecado (cf. Encíclica Fratelli 

tutti, 166). Uma destas vias é a dependência dos meios de comunicação digitais, que 

empobrece as relações humanas. A Quaresma é tempo propício para contrastar estas 

ciladas, cultivando ao contrário uma comunicação humana mais integral (cf. ibid., 43), 

feita de «encontros reais» (ibid., 50), face a face. 

https://agencia.ecclesia.pt/portal/mensagem-do-papa-francisco-para-a-quaresma-2022/#_ftn2
https://agencia.ecclesia.pt/portal/mensagem-do-papa-francisco-para-a-quaresma-2022/#_ftn3


Não nos cansemos de fazer o bem, através duma operosa caridade para com o próximo. 

Durante esta Quaresma, exercitemo-nos na prática da esmola, dando com alegria (cf. 2 

Cor 9, 7). Deus, «que dá a semente ao semeador e o pão em alimento» (2 Cor 9, 10), 

provê a cada um de nós os recursos necessários para nos nutrirmos e ainda para 

sermos generosos na prática do bem para com os outros. Se é verdade que toda a 

nossa vida é tempo para semear o bem, aproveitemos de modo particular esta 

Quaresma para cuidar de quem está próximo de nós, para nos aproximarmos dos 

irmãos e irmãs que se encontram feridos na margem da estrada da vida (cf. Lc 10, 

2537). A Quaresma é tempo propício para procurar, e não evitar, quem passa 

necessidade; para chamar, e não ignorar, quem deseja atenção e uma boa palavra; 

para visitar, e não abandonar, quem sofre a solidão. Acolhamos o apelo a praticar o 

bem para com todos, reservando tempo para amar os mais pequenos e indefesos, os 

abandonados e desprezados, os discriminados e marginalizados (cf. Encíclica Fratelli 

tutti, 193). 

3. «A seu tempo colheremos, se não tivermos esmorecido» 

Cada ano, a Quaresma vem recordar-nos que «o bem, como aliás o amor, a justiça e a 

solidariedade não se alcançam duma vez para sempre; hão de ser conquistados cada 

dia» (ibid., 11). Por conseguinte, peçamos a Deus a constância paciente do agricultor 

(cf. Tg 5, 7), para não desistir na prática do bem, um passo de cada vez. Quem cai, 

estenda a mão ao Pai que nos levanta sempre. Quem se extraviou, enganado pelas 

seduções do maligno, não demore a voltar para Deus, que «é generoso em perdoar» 

(Is 55, 7). Neste tempo de conversão, buscando apoio na graça divina e na comunhão 

da Igreja, não nos cansemos de semear o bem. O jejum prepara o terreno, a oração 

rega, a caridade fecunda-o. Na fé, temos a certeza de que «a seu tempo colheremos, se 

não tivermos esmorecido», e obteremos, com o dom da perseverança, os bens 

prometidos (cf. Heb 10, 36) para salvação nossa e do próximo (cf. 1 Tm 4, 16). 

Praticando o amor fraterno para com todos, estamos unidos a Cristo, que deu a sua 

vida por nós (cf. 2 Cor 5, 14-15), e saboreamos desde já a alegria do Reino dos Céus, 

quando Deus for «tudo em todos» (1 Cor 15, 28). 

A Virgem Maria, em cujo ventre germinou o Salvador e que guardava todas as coisas 

«ponderando-as no seu coração» (Lc 2, 19), obtenha-nos o dom da paciência e 

acompanhe-nos com a sua presença materna, para que este tempo de conversão dê 

frutos de salvação eterna. 

 Roma, em São João de Latrão, na Memória litúrgica do bispo São Martinho, 

Papa Francisco, 11 de novembro de 2021. 


