
1 

PARÓQUIA  DE  NOSSA  SENHORA  DA  AREOSA 
PORTO 

 
 

 
OS  SACRAMENTOS 

 

(SÍNTESE) 
 
 
 

 

 
 

Índice 
 
 

 
 

Introdução   3 

 

Baptismo   5 

 

Confirmação   9 

 

Eucaristia 13 

 

Reconciliação 19 

 

Unção dos Enfermos 23 

 

Ordem 25 

 

Matrimónio 29



2 



3 

SACRAMENTOS 

 
 
 
 
 
 

Introdução 
 
 
 
Sacramento = Sinal 
 
Exemplos de sinais: 

 Beijo, Aperto de mão = Amizade, Boas Vindas 

 Bandeira Nacional = País 

 Aliança de Casamento = Casado, Compromisso de Fidelidade 

 Prenda de namorados = Amor 
 
Por trás do sinal está uma realidade que o sinal representa! 

Os sinais são necessários: Lembram as realidades que representam e muitas vezes 
tornam-na mais presente. 

Os sentimentos quase sempre precisam de sinais para se manifestarem. 

Que diriam dum rapaz que gostasse duma rapariga mas nunca lho dissesse? E, depois 
de lho ter dito não continuasse a mostrar que a amava? Como? (Prenda, mesmo de 
pequeno valor; Encontrar-se com ela deixando de estar com os amigos...) 

A rapariga sabe que escondidos nestes gestos (sinais) está o amor do rapaz (e vice-
versa). É como que se no sinal estivesse a própria coisa que ele representa! 

A vida em sociedade seria bem difícil sem gestos e sinais que transmitam os nossos 
sentimentos e compromissos. 

Porém, um sinal só é SINAL quando se manifesta e é entendido por aquele a quem se 
destina. Quantos sinais são mal compreendidos ou até passam despercebidos! Que 
desilusão! 

Deus amou e ama a humanidade e cada homem individualmente! Manifestou-se por 
sinais desde Abraão até Jesus Cristo, passando pelos Juizes, Reis e Profetas. 

Deus criou o homem perfeito, mas, como vimos, o homem abandonou Deus muitas 
vezes. Porém sempre Deus o reconduziu ao bom caminho. Estes GESTOS de amor 
manifestados ao longo da História da Salvação foi o que nós vimos nos encontros que 
tivemos até agora. E porque os estudamos somos capazes de os entender. 

 Mas Deus continua presente no meio de nós através de sinais que vamos descobrir nas 
sessões que se vão seguir. Esses SINAIS são os SACRAMENTOS !! 

Ainda não vamos definir já o que é um sacramento. Já sabemos que é um sinal, mas é 
mais do que isso ... 

 



4 

 

Apesar do homem se afastar muitas vezes de Deus, Ele sempre o ama e quer salvá-lo. 
Por isso está continuamente a “inventar” maneiras de realizar essa salvação. 

Já falámos da revelação de Deus a Abraão, a Moisés, etc. ; Já falámos dos Profetas...  
Mas a maior “invenção” do Amor de Deus foi ter-nos enviado o Seu próprio  Filho Jesus 
Cristo !! 

Ele, Jesus Cristo, é que nos veio mostrar o Amor do Pai (nosso Deus) e ensinar-nos a 
amá-Lo também.  

Jesus Cristo é a Palavra de Deus! Jesus Cristo é o sinal visível do Pai! Jesus Cristo é o 
Sacramento do Pai! 

Mas além de nos ensinar o quanto o Pai nos ama e como O amar, Jesus Cristo veio 
também para reconduzir os homens que se afastaram de Deus de novo ao seu Amor. 
Veio para nos salvar! 

Jesus Cristo, Deus, assumiu totalmente a nossa humanidade nascendo duma mulher, a 
Virgem Maria. Conheceu as limitações desta humanidade e, por isso, quis deixar entre 
nós meios de nos levantarmos quando cairmos e de aumentar o nosso amor a Deus, 
mesmo que não cheguemos a cair. 

Pensemos num náufrago a quem é atirada uma bóia para se agarrar e, assim, sobreviver! 

Esses meios deixados por Jesus Cristo foram os gestos e atitudes que Ele próprio 
realizou durante a Sua vida na terra e que depois quis que fossem repetidos como SINAIS 
de salvação, garantindo que estaria sempre connosco até ao fim dos tempos... (Mt 28, 18-
20). Esta missão foi entregue aos Apóstolos e aos seus sucessores, à Igreja. 

A Igreja é pois o SINAL de Jesus Cristo no meio dos homens. É um Sinal-Presença! 
Actua em Seu Nome! É Ela que repete e actualiza esses gestos e atitudes de Jesus 
Cristo para salvação dos homens. 

Estes gestos e atitudes é ao que nós chamamos SACRAMENTOS que quer dizer SINAIS. 
São porém sinais que realizam o que significam porque são feitos como se fosse o próprio 
Jesus Cristo a fazê-los. 

Então, agora, já podemos dizer o que é um SACRAMENTO: 

“É um encontro pessoal com Jesus Cristo que através dum Sinal nos dá a sua 
Graça” 

Esta Graça pode ser, conforme os casos: Auxílio! Perdão! Força! Amor! 

Nas próximas sessões vamos passar a conhecer melhor cada um destes 
Sinais/Sacramentos que Jesus Cristo instituiu e deixou na Sua Igreja para nossa 
salvação. Em especial, vamos ver como em cada Sacramento se realiza esse “encontro 
pessoal” com Jesus Cristo e ainda como é que esses Sacramentos se adaptam aos 
momentos mais fortes da nossa vida.  



5 

 Baptismo 

 

Baptismo: palavra de origem grega que significa mergulhar repetidamente em água. 

É o primeiro dos sacramentos chamados da Iniciação Cristã (Baptismo, Eucaristia, 
Confirmação ou Crisma). 

Por ele aderimos a Deus que nos quer comunicar o Seu Amor e assim passamos a ser 
uma nova criatura. Só depois de, pela Fé, crermos em Deus podemos participar da Sua 
Vida, vivê-La em Igreja e receber os outros sacramentos. É a porta de entrada na Igreja! 

 

O Baptismo nos Evangelhos 

Mt 3, 11 : João Baptista baptizava no Rio Jordão. 

Mt 3, 13-17 : Relato do Baptismo de Jesus Cristo. 

Jo 3, 1-8 : Encontro de Jesus Cristo com Nicodemos 

Mt 28, 16-20 : Jesus Cristo institui o Baptismo. 

 

O Catecumenato  

O Baptismo no início do cristianismo era ministrado apenas aos adultos depois de um 
longo período de preparação chamado catecumenato. Ainda hoje este tempo de 
preparação existe e se continua a chamar catecumenato quando a pessoa a baptizar é 
um adulto. 

Durante o catecumenato os candidatos eram acompanhados por um cristão que os 
ensinava e introduzia na vivência da Fé e da vida cristã. Essa pessoa era chamada 
“padrinho” que quer dizer “pai pequenino” ou “padre pequenino”. Daqui a origem do 
Padrinho / Madrinha de hoje que deve desempenhar exactamente a mesma função, 

No caso mais vulgar nos dias de hoje em que o baptismo se ministra a crianças, o 
Padrinho / Madrinha respondem pelo afilhado ao aderir à Fé em Jesus Cristo e 
comprometem-se a ajudá-lo a tomar consciência dessa Fé e a viver de acordo com ela. 

 

O Baptismo das crianças  
 

O Baptismo, como qualquer outro sacramento pressupõe a Fé. Será então de questionar: 
como conciliar esta exigência com o baptismo de crianças incapazes de um acto de Fé? 

O Sacramento do Baptismo pressupõe a Fé mas também a nutre, a fortalece e a exprime. 

Assim se pode justificar o baptismo da crianças: 

- A criança é integrada numa Comunidade de Fé; é orientada a crescer na Fé. 

- O Baptismo alimenta e dá origem ao crescimento na Fé. 

- O Baptismo é, assim, sinal da Fé (vivida pela Comunidade) e fonte de Fé. 

O importante é educar a criança na liberdade e na Fé, dando-lhe a conhecer um rosto de 
Deus o mais verdadeiro possível e respeitando a sua liberdade para que um dia possa 
aceitar ou não a opção por Jesus Cristo. 

  



6 

 

Sinais sacramentais do Baptismo 
 

Água : (Sinal principal do Sacramento do Baptismo) Simboliza a nova vida que 
Deus nos transmite no baptismo e a purificação (morrer para o pecado e 
renascer para uma nova vida) 

Vela / Luz : A Luz de Cristo Ressuscitado (Círio Pascal) que ao acender a vela do 
baptizado representa a sua união com Jesus Cristo. O baptizado é um 
iluminado pela Luz de Cristo para saber distinguir o mal (trevas) do bem 
(luz). 

Óleo : Significa a força para lutar e resistir ao pecado (óleo dos catecúmenos) e a 
escolha para a missão (Profeta, Sacerdote, Pastor/Rei) que lhe é conferida 
(óleo do crisma). O seu odor significa também o Espírito Santo que é o 
Espírito de Jesus de Nazaré e que passa a inundar o baptizado. 

Veste branca : Significa paz, vitória sobre o mal e a pureza (limpo do pecado) que deve 
conservar pela vida fora. 

Nestes sinais está todo o programa de vida do cristão! 
 
 
Ritual do baptismo 
 
O Baptismo é ministrado pelos Diáconos, Sacerdotes e Bispos. Em caso de emergência 
pode ser ministrado por qualquer pessoa baptizada. 
Para que o baptismo seja realmente um sacramento (sinal eficaz) é fundamental derramar 
água na cabeça da pessoa a baptizar dizendo “ Eu te baptizo em nome do Pai e do Filho 
e do Espírito Santo”. Para que este sinal produza a graça correspondente ao sacramento, 
é necessário que o baptizado tenha Fé (aliás como em qualquer sacramento). 
A celebração normal do baptismo realiza-se conforme o seguinte ritual: 

(À porta da igreja) 

Acolhimento - O celebrante, em nome da Igreja (comunidade), dá as Boas Vindas e 
manifesta a alegria pela chegada do novo membro. 

Diálogo - O celebrante pergunta aos pais que nome dão ao seu filho/a e o que 
pedem à Igreja (o baptismo). Pergunta ainda aos pais e padrinhos se 
estão dispostos a viver a Fé Cristã e a fazer com que o novo membro 
a viva também. 

Sinal da cruz - (na fronte) O novo membro fica marcado com este sinal que significa 
a marca de Cristo, mas também que somos todos iguais (irmãos) 
porque marcados pelo mesmo sinal. 

(Dentro da igreja) 

Palavra de Deus - Pequena leitura da Bíblia, homilia e Oração dos fieis. 

Unção com óleo - (óleo dos catecúmenos) Feito no peito da pessoa que vai ser 
baptizada para significar a força e a agilidade que ela precisa de ter 
para lutar contra o pecado. 

Benção da água - Alusão às duas Páscoas (Hebreus e de Jesus Cristo). 

Profissão de Fé - Renúncia ao pecado e declaração da Fé. 



7 

Baptismo - Derrame de água na cabeça da pessoa a baptizar dizendo “Eu te 
baptizo em nome do Pai e do Filho e do Espírito Santo”. 

Nova unção  
com óleo  - (óleo do crisma) Investidura na Missão de Profeta, Sacerdote e Rei. 

Veste branca e 
Vela acesa - Sinais de Cristo Ressuscitado. 

Pai Nosso - A oração dos Filhos de Deus, rezada pela primeira vez pelo baptizado 
agora já como filho de Deus (ou pelos seus representantes - pais e 
padrinhos). 

Benção da mãe - Deus devolve-lhe o filho/a agora já como Seu filho/a para que o/a faça 
crescer como tal. 

Benção final e despedida. 

 

Efeitos do baptismo (Graça sacramental) 
 
Pelo Baptismo aderimos a Deus renunciando ao pecado e declarando a nossa Fé em 
Jesus Cristo. Deus adopta-nos como Seus filhos passando a participar da Sua Vida 
(Filhos de Deus). 
Ficamos assim a pertencer a uma comunidade de irmãos (a Igreja) onde temos direitos e 
deveres resumidos no amor de uns aos outros. 
Ao aceitar a nossa adesão a Ele, Deus pela sua misericórdia e Amor liberta-nos de todos 
os nossos pecados e nos dará forças para manter esse estado de pureza (veste branca) 
pela vida fora. 



8 



9 

Confirmação 
 
 

A Confirmação é um dos sacramentos chamados da iniciação cristã ( os outros são, como 
já vimos, o Baptismo e a Eucaristia ). 

Este sacramento da Confirmação também é conhecido por Crisma porque um dos sinais 
que nele se usa é a unção com o óleo do crisma. 

Pelo Baptismo nascemos para a Fé que depois se foi desenvolvendo em nós sob a acção 
do Espírito Santo. No sacramento da Confirmação celebramos este crescimento na Fé, 
tornamo-nos cristãos adultos, soldados de Cristo, ao recebermos o Espírito Santo. A 
Confirmação é o sacramento que torna visível o Dom do Espírito Santo. Assim, o Espírito 
Santo é a figura central do sacramento da Confirmação. 

O Espírito Santo fará de nós novas criaturas assistindo-nos com a Sua força para 
anunciarmos a mensagem da salvação e para que o povo de Deus caminhe para o Bem.          

A Confirmação e o Espírito Santo nos livros sagrados 

Mt 3,16 – O Espírito Santo desceu sobre Jesus depois do Seu baptismo  
Jo 14, 26 + Jo   16, 7 +Jo 14, 16 – Jesus anuncia e promete o Espírito Santo  
Act 2, 1-13 – Descida do Espírito Santo sobre os Apóstolos 
Act 8, 14-18 – Recepção do Espírito Santo pela imposição das mãos  
Act 9, 17-18 – Ananias impôs a mãos a Paulo que ficou cheio do Espírito Santo  

Act 19, 1-6 – Os efésios recebem o Espírito Santo através da imposição das mãos de 
Paulo  

Idade para a Confirmação 

Não há uma idade fixa para se receber a Confirmação. O que se exige da pessoa que 
quer receber a Confirmação é a maturidade espiritual, isto é, a capacidade de deixar o 
Espírito Santo agir dentro e fora dela, que seja capaz de viver para Deus, no Espírito.     

Gestos principais do Sacramento da Confirmação  

Entre os vários gestos que se realizam no Sacramento da Confirmação há três gestos que 
pelo seu significado merecem uma explicação particular. 

Imposição das mãos: É um gesto simbólico pelo qual se quer transmitir alguma coisa 
que se possui ou alguma coisa que se é. Já no Antigo Testamento encontramos este 
gesto em várias situações. Por exemplo, Moisés, por ordem de Deus,  transferiu a sua 
responsabilidade para Josué impondo-lhe as mãos (Num 27, 18-23). Também no novo 
Testamento encontramos muitas vezes este gesto realizado por Jesus Cristo. Por 
exemplo, na cura do cego de Betsaida (Mc 8, 22-25) ou da mulher possessa (Lc 13, 10-
14). 
No Sacramento da Confirmação este gesto significa uma benção, a libertação ou 
salvação e por ele se transmite o Espírito Santo. 
 
Crismação: A crismação é a unção com o óleo do crisma que é consagrado pelo Bispo 
na manhã de Quinta feira Santa. A unção com óleo aparece também já no Antigo 
Testamento em várias ocasiões. Era um sinal de consagração e de escolha. Por 
exemplo, Saul é ungido como primeiro rei de Israel ( 1Sam 9, 26-27 + 10, 1). O óleo 



10 

significa na Confirmação força, resistência, consagração para transformar o mundo e 
pela unção do crisma Deus comunica o Seu Espírito e o Seu poder. 

Sinal da Cruz: a unção com o óleo do crisma é feita na testa do confirmando na forma 
do sinal da cruz ao mesmo tempo que o Bispo diz a fórmula da confirmação “Recebe 
por este sinal o Dom do Espírito Santo”. É como que um carimbo que fica para sempre 
na alma de quem é confirmado. O Espírito Santo fica para sempre disponível para 
ajudar e dar força para transformar o mundo.                 

O padrinho ou madrinha da confirmação 

O padrinho ou a madrinha da Confirmação não tem uma obrigação tão forte como os 
padrinhos do Baptismo, pois a pessoa que vai ser confirmada é já adulta na Fé e foi ela 
própria que tomou a decisão de receber o Espírito Santo através do Sacramento da 
Confirmação. 

O padrinho ou madrinha da Confirmação exerce o papel de testemunha religiosa. É 
aquele que apresenta o candidato à Confirmação à comunidade, ao Bispo e à Igreja, 
garantindo que o confirmando é capaz de assumir a vida no Espírito Santo.     

Ritual da Confirmação 

O ministro ordinário do Sacramento da Confirmação é o Bispo. Por delegação do Bispo 
este sacramento pode ser administrado por um sacerdote, normalmente o Pároco.   

O Sacramento da Confirmação ou Crisma é celebrado dentro duma Eucaristia ou Missa, 
depois do Evangelho e da Homilia e consta das seguintes partes: 

- Renovação das Promessas do Baptismo e renuncia ao pecado 
Os confirmandos afirmam solenemente a sua Fé e renunciam ao pecado. 

- Imposição das mãos e oração 
O Bispo impõe as mãos sobre os confirmandos ao mesmo tempo que pede ao 
Senhor que envie o Seu Espírito sobre eles. 

- Crismação 
Os dois gestos anteriores são realizados colectivamente, mas o da crismação é 
realizado individualmente. 
O confirmando é apresentado ao Bispo pelo padrinho (ou madrinha) que para 
isso se aproxima do Bispo juntamente com o seu afilhado colocando a sua mão 
direita sobre o ombro do afilhado. 
O Bispo acolhe o confirmando e unge-o com o óleo do crisma na testa fazendo 
o sinal da cruz ao mesmo tempo que diz a fórmula da Confirmação “Recebe 
por este sinal o Dom do Espírito Santo”. 
O Bispo toca a face do crismado em sinal de saudação mas também como 
sinal de despertar para que dê testemunho da sua Fé. 
O crismado e o padrinho (ou madrinha) retiram-se par o seu lugar.    

Efeitos da Confirmação (Graça Sacramental) 

O Sacramento da Confirmação não é um gesto de magia, implica Fé da parte de quem o 
quer receber e só na medida dessa Fé é que se pode esperar a acção do Espírito Santo.  

Pelo Sacramento da Confirmação o Espírito Santo desce sobre nós e permanece 
connosco. Esta permanência connosco é uma presença activa que nos ajuda a descobrir 
a Vontade de Deus a nosso respeito e a fazer tudo para que seja realizada e também nos 



11 

ensina aquilo que havemos de pedir ao Pai. Mais, o Espírito Santo não só nos ensina a 
rezar como ora connosco. 

Aquele que recebe o Espírito Santo como Dom assume o compromisso de fazer a 
vontade de Deus até às últimas consequências. 

Este Dom de Deus, o Espírito Santo, pode manifestar-se de várias maneiras a que 
chamamos os Dons do Espírito Santo e que habitualmente são referidos como sendo 
sete. Como vimos, este número quer dizer totalidade, plenitude.  

- Sabedoria: Não é a sabedoria que se aprende nos livros, escolas e cursos 
(embora a inteligência seja um dom de Deus). A verdadeira sabedoria é o 
conhecimento de Deus. O sábio segundo o Espírito é aquele que conhece o 
amor de Deus e experimenta a Sua bondade, praticando a justiça. 

- Entendimento: É o dom que recebemos para descobrir a Vontade de Deus nas 
coisas grandes ou pequenas da vida. 

- Ciência: É o dom de distinguirmos o bem do mal. É ter o conhecimento da 
salvação que Deus nos oferece, dia a dia, em Jesus Cristo e no Espírito Santo. 

- Conselho: É o dom de orientar e ajudar quem precisa; é o dom de dialogar em 
família; é o dom de animar os desanimados; é o dom do optimismo da vida. 

- Fortaleza: É o dom de enfrentar as dificuldades, de vencer as tentações, de 
não desanimar. É o dom de assumir com alegria os deveres de pai, de 
dirigente, de animador da comunidade, etc.. 

- Piedade: É a mesma coisa que misericórdia, ou seja, entregar o coração a 
Deus e aos outros que precisam de nós. 

- Temor de Deus: Não é ter medo de Deus; não é considerá-LO um castigador. 
É o respeito que devemos ter para com Ele. É ter a humildade de saber que 
nunca O amaremos como Ele merece. 

Porém o grande Dom que dá sentido a todos os outros é o Amor. Este é o maior presente 
do Espírito. Todos os dons que o Espírito Santo concede têm valor à medida que são 
feitos por amor e no amor. 

 



12 



13 

Eucaristia 
 
 
Eucaristia significa “ Acção de Graças” 

Depois do Baptismo em que nascemos para a vida de Deus temos necessidade de 
alimentar essa vida no nosso caminho para a ressurreição. 

A Eucaristia é sacramento do alimento da vida divina em nós e na igreja. Pertence ao 
conjunto dos sacramentos chamados da iniciação cristã. 
 
 
Algumas ideias a considerar: 
 
Assembleia: Reunião de pessoas que pertencem a uma associação convocadas por 

alguém com poder para tal, com uma finalidade pré - estabelecida ( ordem 
de trabalhos). 

 
Eucaristia:  Assembleia de Cristãos ( baptizados), convocada por Jesus Cristo ( através 

do sino) para ouvir a Sua Palavra, celebrar o que Ele é e viver a Sua Vida 
em nós. Nela celebramos a ressurreição de Jesus que foi a sua Páscoa: 
passagem da morte para a vida. 
Esta assembleia de cristãos tem também o nome de Missa que vem das 
palavras de despedida que o celebrante dirigia aos cristãos quando era 
ainda usado o latim “ ite, missa est” ( ide, terminou a celebração). 
A celebração da Eucaristia tem a forma da refeição pascal dos judeus, em 
que o próprio Jesus Cristo se dá como alimento. 

 
Igreja: Comunidade dos baptizados e também Assembleia dos baptizados ( Igreja 

reunida) 
 
 

A Eucaristia nos livros sagrados 
 
Ne 8, 1-10: Povo reunido para ouvir a Palavra do Senhor 
Jo 13, 2-5 + Mt 26, 20-30: Ultima Ceia e instituição da Eucaristia 
1 Cor 10, 16-17: Sacramento de Unidade 
Jo 6, 30-35: Pão da vida, novo manã. 
1 Cor 11, 17-22: Advertência para alguns desvios nas reuniões litúrgicas 
 
 

A refeição Pascal dos judeus e a Última Ceia 
 
Na Páscoa, os judeus celebravam a sua libertação do domínio dos egípcios. Ao saírem do 
Egípto (êxodo) passaram (páscoa) da escravidão para a liberdade. Ainda no Egípto, 
“comeram a páscoa apressadamente, de pé, com os rins cingidos, bastão na mão”, numa 
atitude de quem tem um longo caminho a percorrer.  

A refeição pascal dos judeus tinha fundamentalmente quatro partes:  

1ª Parte – Purificação das pessoas e comer ervas amargas para recordar o tempo da 
escravidão no Egipto;  

2ª Parte – Discurso do chefe da casa para explicar o sentido da festa pascal; 



14 

3ª Parte – Benção do pão ázimo e comer a páscoa (cordeiro pascal) para celebrar a 
libertação da escravidão no Egipto e a maneira como Deus protegeu o seu 
povo; 

4ª Parte – Cântico dos Salmos em acção de graças pelos bens recebidos.  
 
Todas estas partes eram acompanhadas por um cálice de vinho que passava de mão em 
mão e donde todos bebiam (sinal de comunhão de sentimentos e de unidade).  

A Última Ceia de Jesus Cristo foi uma refeição pascal e nela foi instituída a Eucaristia.  

Notemos o paralelismo com a refeição pascal dos judeus: 

1ª Parte – Lavagem dos pés aos discípulos (purificação e sentido de serviço aos outros) 
2ª Parte – Discurso de Jesus (Jo Cap.14 a 17) 
3ª Parte – Benção do Pão e do Vinho e “ entrega-Se” aos discípulos pedindo-lhes: “ Fazei 

isto em minha memória” (Lc 22, 19) 
4ª Parte – Cantaram os Salmos 
 
 
Sinais Sacramentais da Eucaristia 
 
Sinais principais: 
 
Pão:  Alimento do corpo que significa igualmente o alimento da vida divina em nós. Na 

Eucaristia o Pão consagrado é o Corpo de Cristo. 

Vinho:  Igualmente alimento do corpo mas também alegria e sabedoria, significa o espírito 
de Jesus Cristo em nós. Na Eucaristia o Vinho consagrado é o Sangue de Cristo. 

 
Outros Sinais: 
 
Flores, música, luzes, paramentos (roupas de festa), toalhas do altar: São sinais da festa 
que é a reunião dos cristãos convocados por Jesus Cristo para ouvir a Sua Palavra e Lhe 
dar glória. 

Crucifixo: Significa a Morte Redentora de Jesus Cristo 

Vela acesa: Significa a presença de Jesus Cristo ressuscitado. 

Bíblia: A Palavra de Deus 
 
 
A Celebração da Eucaristia         
   
A celebração da Eucaristia tem a forma da refeição pascal dos Judeus e segue muito de 
perto os passos da Última Ceia de Jesus Cristo com os discípulos. 

Na celebração Eucarística podemos encontrar igualmente quatro partes: 

- Rito de entrada e penitencial (Purificação / Conversão) 

- Liturgia da Palavra (Discurso de Jesus / Palavra de Deus explicada na homilia) 

- Liturgia Eucarística ( Benção do Pão e do Vinho/ Consagração/ Comunhão onde 
Jesus Cristo Se dá como alimento) 

- Rito final (Acção de graças/ Benção/ Cântico final). 

A celebração eucarística é tão cheia de sinais que só quem os conhecer consegue 
entender a sua riqueza e entrar na cena como participante (encontro com Jesus Cristo). 



15 

Caso contrário, será mero espectador e talvez mesmo como espectador não entenda o 
que se está a passar. Por isso, é preciso conhecer o “guião” e os “sinais” da celebração 
eucarística e ir para lá disposto a participar e a viver e não apenas a assistir. 

A celebração da eucaristia só pode ser presidida por um Sacerdote (Padre ou Bispo) a 
quem foi transmitida (pelo Sacramento da Ordem que veremos mais tarde) a autoridade 
para, repetindo os gestos e as palavras de Jesus Cristo, consagrar o pão e o vinho que 
assim ficam transubstânciados (passam a ser outra coisa) no Corpo e Sangue do mesmo 
Jesus Cristo. 

Portanto, todos celebram a Eucaristia: Cristo, como sacerdote e figura central; o padre, 
como presidente, e os fieis como participantes do sacerdócio de Cristo. 

 

Vejamos então, mais em pormenor, cada uma das quatro partes da celebração 
eucarística: 

 

Rito de entrada e penitencial  

 

(De pé) 

- Procissão de entrada (do Celebrante) 

- Sinal da cruz 

- Saudação (pelo Celebrante) 

- Acto penitencial : Exame de consciência e “confissão” 

   Absolvição sacerdotal 

   “Pedido de perdão” – Senhor tende piedade de nós 

- Glória  

- Colecta (Oração oficiada pelo Celebrante) 

 

 

Liturgia da Palavra  

(Sentados) 

- Primeira leitura 

- Salmo 

- Segunda leitura 

(De pé) 

- Evangelho 

(Sentados) 

- Homilia 

(De pé) 

- Profissão de Fé (Credo) 

- Oração dos Fiéis 



16 

Liturgia Eucarística 

 

(Sentados) 

- Ofertório:     Procissão das ofertas 

  Apresentação do pão (quando o padre oferece a hóstia) 

  Apresentação do vinho (quando o padre oferece o cálice com vinho) 

(De pé) Orai irmãos 

  Oração sobre as ofertas 

 

- Consagração: Prefácio (o Senhor esteja convosco...) 

Santo, Santo, Santo 

(De joelhos) Invocação do Espírito Santo sobre as ofertas 

Narrativa da Ceia (estando para ser entregue...) 

Consagração do pão (tomai e comei...) 

Apresentação e Adoração do Corpo de Cristo 

Consagração do vinho (tomai e bebei...) 

Apresentação e Adoração do Sangue de Cristo 

(De pé) Aclamação (eis o mistério da fé...) 

Lembrança da morte e ressurreição de Jesus 

Oração pela Igreja militante 

Oração pela Igreja padecente 

Oração pela Igreja triunfante 

Louvor final (por Cristo, com Cristo, em Cristo...) 

- Comunhão: Pai Nosso 

Pede a Deus que nos livre do mal 

Rito da paz (saudação entre todos) 

Fracção do pão (celebrante parte a hóstia grande) 

Cordeiro de Deus 

Rito da Comunhão: Felizes os convidados... 

Senhor, eu não sou digno... 

Distribuição da comunhão 

(Sentados) 

Purificação do cálice e da âmbula 

(De pé) 

Oração pós – comunhão (oremos...) 

 



17 

Rito Final 

 

- Avisos e exortações do Celebrante 

- Benção final (Abençoe-vos Deus Todo-Poderoso, Pai e Filho e Espírito Santo) 

- Despedida (Vamos em paz e o Senhor nos acompanhe). 

- Cântico final. 

 

 

Efeitos da Eucaristia (Graça Sacramental)  

 

Na Comunhão que recebemos na eucaristia dá-se um encontro íntimo com Jesus Cristo 
que se entrega para nosso alimento espiritual. 

Pela Palavra que ouvimos e nos interpela ajustamos a nossa vida ao Evangelho. 

Pela vivência deste grande mistério, em comunidade reunida, é reforçada a nossa Fé e a 
nossa Caridade (amor aos irmãos). 

A Eucaristia ou Missa poderá ser comparada a um posto de reabastecimento numa 
corrida de onde partimos com mais ânimo e confiança para o resto da caminhada. 

Como sinal e realidade da presença de Jesus no Pão (Hóstia) consagrado durante a 
Missa, guardam-se no sacrário algumas dessas Hóstias consagradas para que os fiéis O 
possam sentir mais próximo, adorá-Lo e comungar quando não seja possível participarem 
na Missa (por exemplo os doentes). As estas Hóstias consagradas o povo costuma 
chamar  “Santíssimo Sacramento”. 

Seria muito bom que todos nós visitássemos o nosso amigo Jesus Cristo presente nos 
sacrários das nossas Igrejas. Este encontro, feito com Fé, não nos deixará sem 
resposta... 



18 



19 

Reconciliação 
 
 

Reconciliar significa restabelecer a amizade com alguém ou, usando um termo mais 
popular,  “fazer as pazes com alguém”. 

Pelo baptismo renascemos para a Vida Divina que se mantém em nós desde que os 
nossos actos sejam compatíveis com essa Vida Divina. 

Fomos criados livres e por isso, podemos escolher seguir o caminho do bem ou o 
caminho do mal. Seguindo o caminho do bem (que a nossa consciência nos mostra) 
alimentamos a Vida Divina em nós. Seguindo o caminho do mal (de que a nossa 
consciência nos acusa) diminuímos a Vida Divina em nós e podemos mesmo “matá-la”. 

A Reconciliação, também chamada Confissão ou Penitencia, é o sacramento pelo qual 
somos “curados” do mal que cometemos e readquirimos a Vida Divina. Por isto se diz que 
a Reconciliação pertence ao conjunto dos sacramentos chamados da cura. 

O Pecado 

O pecado é uma desobediência a Deus que imprimiu a Sua Lei na própria natureza 
humana e a aperfeiçoou através dos profetas e sobretudo, através da Sua Palavra em 
Jesus Cristo. A Lei de Deus é para a nossa felicidade. Para que haja pecado (que faz 
desaparecer a Vida Divina em nós) é preciso que a matéria da desobediência seja grave 
e que haja total consciência do mal que se faz. 

O pecado pode assumir várias formas: 

- Abuso da liberdade que temos; 

- Injúria ou recusa voluntária do amor humano ou divino; 

- Escolha deliberada do rumo errado que nos afasta do Amor de Deus 

- Recusa da nossa evolução/ realização conforme a nossa consciência nos 
indica 

- Etc. 

Há pecados individuais que são da responsabilidade de cada um e pecados colectivos 
que são da responsabilidade de uma sociedade como, por exemplo, as guerras, o ódio 
entre classes ou raças, a soberba do capitalismo. Qualquer pecado tem uma dimensão 
social, isto é, afecta toda a comunidade porque um ou vários dos seus membros sofrem 
ou perderam a Vida Divina. Algumas das consequências do pecado são: Injustiça, 
Pobreza, Prostituição, Salários injustos, etc.  

Assim se explica a necessidade de pedir perdão a Deus e também aos nossos irmãos 
na comunidade da fé. 

A Reconciliação nos livros sagrados 

Mc 1,15 – Convite à penitência 
Mt 9, 1-8 – Jesus cura e perdoa os pecados ao paralítico 
Lc 7, 44-50 – A pecadora arrependida 
Mt 16, 18-19 + Jo 20, 19-23 – Pedro e os discípulos recebem o poder de  perdoar os 

pecados. 



20 

Lc 15, 1-10 – Parábola da ovelha perdida 
Lc 15, 11-32 – Parábola do filho pródigo 
Lc 19, 5-10 – A conversão de Zaqueu 

Quando nos devemos confessar 

A confissão ou acusação dos pecados é um dos actos do sacramento da Reconciliação, 
como veremos adiante e, por isso, este sacramento passou a ser também conhecido por 
esse nome. Dizemos “Vou-me confessar” quando vamos receber o sacramento da 
Reconciliação.  

A Igreja aconselha a que nos confessemos (recebamos o sacramento da Reconciliação) 
pelo menos uma vez por ano. Trata-se apenas de uma orientação para que as pessoas, 
por desleixo ou por consciência mal formada, não descuidem os benefícios que podem 
receber neste sacramento.  

Porém, devemo-nos confessar sempre que a nossa consciência nos indique que a nossa 
relação com Deus ou com os irmãos está cortada por nossa culpa. 

O que é preciso para nos confessarmos 

O mais importante é que quem vai confessar-se se sinta arrependido do mal que 
cometeu (pecados) e que tenha fé no Amor de Deus e na Sua Misericórdia que lhe será 
transmitida pelo Sacerdote em nome de Jesus Cristo. A celebração do Sacramento da 
Reconciliação está reservada aos Sacerdotes e Bispos. 

Para se chegar ao arrependimento é necessário analisar a nossa vida, os nossos 
pensamentos e desejos e o nosso agir e com humildade aceitarmos a realidade do 
nosso pecado (Exame de Consciência).  

Movidos por este arrependimento, sentiremos a necessidade de acusarmos as nossas 
faltas confessando-as ao Sacerdote. Pelo poder que recebeu de Jesus Cristo, o 
Sacerdote dá-nos a absolvição, ou seja, declara-nos perdoados em nome de Deus. É 
este o gesto ou sinal sacramental da Reconciliação. Nessa mesma altura faz algumas 
recomendações em ordem à nossa mudança de vida para não voltarmos a cair nos 
mesmos pecados (conversão). E para que não fique tudo na teoria, o Sacerdote 
encarrega-nos de realizar um acto concreto onde se manifeste esse desejo de mudar de 
vida. A isto se chama a penitência que é também um outro nome por que é conhecido o 
Sacramento da Reconciliação. Este acto concreto deve ser realizado como indicado pelo 
Sacerdote e a isto se chama “Satisfação de Obra”. 

Podemos pois dizer, em resumo, que no Sacramento da Reconciliação há cinco 
momentos importantes a considerar: 

1. Exame de consciência 

2. Arrependimento 

3. Acusação dos pecados 

4. Absolvição (gesto sacramental) 

5. Penitencia e satisfação (de obra) 
 
Para nos ajudar a entender melhor o significado de todos estes momentos relembremos a 
Parábola do Filho Pródigo (Lc 15, 11-32). Então, com esta parábola como pano de fundo, 
vamos ver mais em pormenor cada um destes momentos. 



21 

Exame de consciência 

É o acto de examinar a nossa vida diante de Deus, sem auto-desculpas, mas também 
sem medo. Cada um pode fazê-lo como melhor o entender. 
Apenas como orientação sugere-se o esquema do “tripé”: 
 

- Eu + Deus: “Amarás o Senhor teu Deus de todo o coração” 

 Como está a minha fé? 

 Tenho dado o primeiro lugar a Deus? 

 ... 
 

- Eu + o próximo: “Amai-vos uns aos outros como Eu vos amei!” 

Estou atento ás necessidades dos outros? 

Respeito os seus haveres? 

Respeito os seus direitos? 

Respeito o seu corpo, a sua saúde e a sua fama? 

Ajudo-os a crescer? 

... 
 

- Eu + Eu: “Sede perfeitos como o Vosso Pai Celeste é perfeito!” 

Que uso dou aos talentos que Deus me deu? 

Aceito as contrariedades por Amor? 

Tenho os meus sentidos sobre controlo? 

... 
 

Quando é que o filho pródigo teria feito o seu exame de consciência? 

Certamente quando se sentiu só e abandonado e, então, descobriu o erro que tinha 
cometido. 

Arrependimento 

Como consequência do exame de consciência constatamos como algumas vezes 
deixamos de fazer a vontade de Deus (pecamos) e que isso nos deixa tristes, com 
vontade de melhorar e não voltar àquilo que a nossa consciência nos mostrou como mal, 
isto é, ficamos arrependidos. 

Este é um momento decisivo para a nossa Reconciliação: “Se hoje ouvirdes a voz do 
Senhor, não fecheis os vossos corações!”. 

É o arrependimento que motiva a Reconciliação. É ao arrependimento que a misericórdia 
de Deus não resiste! 

Como se teria manifestado no Filho Pródigo o arrependimento? Decidiu deixar aquela 
vida e ir ter com o seu pai. 
 
Acusação de pecados  
 
Arrependidos, temos necessidade de dizer que erramos. Todos nós já teremos 



22 

experimentado o alívio que sentimos quando conseguimos confessar uma falta, com 
verdade. 

É isto que fazemos quando dizemos ao sacerdote que representa Jesus Cristo (Deus) o 
que fizemos de mal ou o bem que deixamos de fazer conforme a nossa consciência nos 
indica.  

Como vimos, o pecado prejudica a comunidade. O Sacerdote representando também a 
comunidade recebe em nome dela a nossa acusação. 

Com esta acusação dos pecados mostramos o nosso arrependimento. Foi exactamente 
isto o que fez o Filho Pródigo quando chegou junto do pai. “Pai, pequei contra o céu e 
contra ti. Já não sou digno de ser chamado teu filho. Trata-me como um dos teus criados.”  

Absolvição 

A este acto de arrependimento o “pai“ da parábola não resiste. Recebe o filho de braços 
abertos, esquece todo o mal que ele lhe fez e faz uma festa. Isto mesmo acontece na 
Reconciliação. Depois de verificar o arrependimento de quem confessou os seus 
pecados, o Sacerdote dá a absolvição em nome de Deus. Absolver significa perdoar sem 
deixar memória. Voltamos à inteira amizade de Deus. 

A absolvição é o sinal da reconciliação, ou seja, é o gesto sacramental pelo qual nos são 
perdoados os pecados. 

Fazendo o sinal da cruz sobre quem se acaba de confessar o Sacerdote diz: “Eu te 
absolvo os teus pecados em nome do Pai, do Filho e do Espírito Santo”. 

Como já vimos não é o gesto que perdoa automaticamente mas sim a nossa fé no Amor 
de Deus associada ao arrependimento que conduz à conversão.  

O Sacerdote representando também a comunidade a quem prejudicamos com o nosso 
pecado, perdoa-nos também esse mal em nome dela. 

Satisfação (de obra) 

Quem recebe a absolvição está decidido a mudar de vida e a reparar o mal feito. 

É por isso que o Sacerdote depois de ouvir a confissão (acusação dos pecados) 
aconselha e dá à pessoa que se confessa uma tarefa concreta que vai ajudá-la a lembrar 
o seu compromisso de mudar de vida e a pagar com amor o mal que tenha sido feito a 
Deus, ao próximo e a si próprio. 

Esta tarefa chama-se “Penitência” e hoje tem quase um caracter simbólico. O mais 
importante é a conversão (mudar de vida). 

Efeitos da Reconciliação (Graça Sacramental) 

Além de ficarmos absolvidos (os nossos pecados perdoados) o sacramento da 
Reconciliação dá-nos forças para resistir às tentações e para a nossa conversão 
(mudança de vida). 

É por isso que se aconselha a abeirarmo-nos deste sacramento quando sentimos que a 
nossa consciência nos aponta pecados graves, mas também quando não tendo pecados 
graves sentimos falta de forças para resistir à tentação ou para a necessária mudança de 
vida. 

 

 



23 

Unção dos Enfermos 
 
 
A Unção dos Enfermos ou Santa Unção é um dos sacramentos chamados da Cura. 

Jesus Cristo, também verdadeiro homem, conhecia bem as dificuldades da natureza 
humana, quis vivê-las e deixou-nos ajudas concretas para os momentos mais importantes 
ou difíceis da nossa vida. O sofrimento e a doença estão muitas vezes presentes na 
nossa vida. Jesus Cristo acompanhou muito de perto estas situações dando-lhes remédio 
e sentido, através da Fé. 
 
A cura e a Unção dos Enfermos nos livros sagrados 
 
Lc 17, 11-19  Cura dos dez leprosos 
Mc 10, 46-53  Cura do cego de Jericó 
Lc 4, 38-39  Cura da sogra de Pedro 
Mc 6, 12-13  Os discípulos ungem os doentes 
Tg 5, 14-15  S. Tiago recomenda a unção dos doentes 
 
A quem deve ser ministrada a Unção dos Enfermos 
 
Como todos os sacramentos, a Unção dos Enfermos exige fé da parte do doente: 
Acreditar que Jesus Cristo o pode ajudar no seu sofrimento e lhe perdoa os pecados. 

Se não houver fé de pouco ou nada serve o sacramento. 

Portanto a Unção dos Enfermos deve ser ministrada aos doentes de alguma gravidade 
mas que estejam conscientes e capazes de poder aderir ao sacramento pela fé. É um 
sacramento dos doentes e não de moribundos! É errado esperar que o doente se 
aproxime da hora da morte para, então, lhe dar a Unção dos Enfermos. Que disposição 
poderá ter o doente nesta situação ? 

Não esqueçamos que este sacramento se destina a ajudar o doente a vencer o 
sofrimento encarando-o com coragem e muitas vezes obtendo a cura e também a ser 
perdoado dos seus pecados. 

Este sacramento pode ser ministrado mais do que uma vez, ou seja, todas as vezes que 
surja uma nova situação de doença grave ou prolongada. 
 
Ritual da Unção dos Enfermos 
 
A celebração deste sacramento está reservada aos presbíteros (padres) e bispos e é 
sempre de muito curta duração pois o estado de saúde do doente assim aconselha. 

Consta das seguintes partes: 

- Saudação do sacerdote ao doente e aos acompanhantes; 

- Acto Penitencial em que o doente e os familiares são convidados a 
reconhecerem os seus pecados e a pedirem perdão para eles; 

- Leitura do Evangelho (Palavra de Deus); 

- Oração dos fieis em que se pede pelo doente; 

- Oração sobre o óleo para que o Senhor o abençoe e lhe transmita a força do 
Espírito Santo; 



24 

- Sagrada Unção na testa e mãos do doente. É este o Gesto Sacramental que é 
acompanhado das seguintes palavras: 

“Por esta Santa Unção e pela Sua piíssima misericórdia, o Senhor venha 
em teu auxílio com a graça do Espírito Santo para que, liberto dos teus 
pecados, Ele te salve e, na Sua Bondade, alivie os teus sofrimentos”; 

- Oração depois da Unção; 

- Pai Nosso e benção final. 

O sinal neste sacramento está na unção com o óleo acompanhada das palavras que 
acima se referem. 

A utilização do óleo como sinal tem a ver com o seu poder curativo e também com o vigor 
que dá aos combatentes que o utilizam. Este óleo é benzido pelo Bispo em Quinta-Feira 
Santa juntamente com o óleo do crisma. 

A Unção dos Enfermos é um sacramento da comunidade e, por isso, é muito bom que o 
doente esteja acompanhado pelos familiares e amigos que orem com ele nesse momento 
tão importante para a sua vida. 

Jesus Cristo sempre teve uma particular atenção para com os doentes. A visita aos 
doentes (em especial os que são nossos amigos) dá-lhes muito ânimo e coragem e, por 
isso,  tem um grande valor cristão. Estas visitas devem fazer-se sempre que for possível e 
oportuno, independentemente de haver ou não celebração do sacramento da Santa 
Unção: “Estive doente e vieste visitar-me” (Mt 25,36). 
 
Efeitos da Unção dos Enfermos (Graça Sacramental) 
 
A Unção dos Enfermos é o sacramento da salvação total (do Corpo e da Alma). Da Alma 
porque perdoa os pecados e do Corpo porque, quando é da Vontade de Deus, faz voltar a 
saúde. 

Mesmo que a saúde não volte, o ânimo do doente fica mais forte assim como fica também 
mais firme a sua Esperança em Deus que o há-de salvar. 

Ajuda o doente a enfrentar a doença e a entregar-se confiante nas mãos de Deus. 

Pela Santa Unção o doente descobre o valor que o sofrimento tem aos olhos de Deus, 
quando aceite para que os outros tenham força para lutar pelo bem, tenham saúde e 
possam sustentar a sua família. 

O sacramento da Unção dos Enfermos é uma verdadeira ajuda e não o anúncio da morte. 

 

 

 

 

 



25 

Ordem 
 
 
Todos nós somos chamados por Deus a realizar uma missão. É a nossa vocação ! 

Vocação: Resposta ao convite de Deus para seguir determinado caminho pelo qual nos   
realizaremos e encontraremos a nossa felicidade. 

Há vocações muito diversas, mas a maior parte passa pela vida de casados e outros são 
chamados para o serviço total da Igreja, entregando a sua vida e o seu tempo à causa do 
Povo de Deus. Os Sacerdotes e os Religiosos seguem esta última vocação.   

(Ver o que se diz sobre a vocação ao apresentar o Sacramento do Matrimónio). 

Jesus Cristo deixou-nos o Sacramento da Ordem para os que sentem a vocação de 
seguir a vida consagrada a Deus. Este sacramento é recebido pelos sacerdotes para 
serem representantes ou ministros de Jesus Cristo. 

O Sacramento da Ordem juntamente com o Sacramento do Matrimónio são os dois 
sacramentos chamados de “serviço à comunidade”. 

Falemos agora do Sacramento da Ordem. 
 
Graus do Sacramento da Ordem 

Todos os baptizados são sacerdotes (Sacerdócio comum) que tem como objectivo dar 
glória a Deus. 

Os Padres são homens como os outros, com qualidades e defeitos, mas têm uma missão 
especial (Sacerdócio ministerial) que lhes é transmitida (ordenada) pelo Sacramento da 
Ordem e que os torna ministros ou vigários de Jesus Cristo na terra junto do Povo de 
Deus. 

O Sacramento da Ordem tem três graus: 

 Episcopado – Recebido pelos Bispos (Bispo quer dizer supervisor)  

Presbiterado – Recebido pelos Presbíteros (Presbítero quer dizer mais velho)  

Diaconado – Recebido pelos Diáconos (Diácono quer dizer servidor) 

Todos estes graus estão ao serviço do Povo de Deus donde saíram. 

Os Bispos são os sucessores dos Apóstolos. 

Os Presbíteros, também chamados Padres, devem obediência ao seu Bispo. 
 
 
O Sacerdote nos livros sagrados 
 

Hb 5,1  Tirado do meio do povo para servir o povo 

Hb 7,26; 9, 11-14 Jesus Cristo único e eterno Sacerdote 

Mt 28,18-20 Jesus Cristo transmite aos discípulos a missão de ensinar e baptizar  

Jo 20, 19-23 Jesus Cristo transmite aos discípulos o poder de perdoar os pecados   

Mt 16, 13-19 Jesus Cristo confere a Pedro a missão de conduzir a Sua Igreja   

Lc 22, 17-20 Jesus Cristo transmite aos discípulos o poder de O tornar presente ao 
celebrar a Eucaristia.  

 



26 

Missão do Sacerdote ou Padre 
 
Falaremos da missão do Sacerdote ou Padre por ser o grau do Sacramento da Ordem 
com quem estamos mais em contacto. 

A missão do Padre tem fundamentalmente três vertentes: 

Profeta – Anunciar a Boa Nova (Serviço da Palavra); 

Santificador – Função específica do sacerdote (Serviço da Liturgia). Distribuidor 
das Graças da Igreja através dos Sacramentos. Celebra a Eucaristia 
na qual torna presente o próprio Jesus Cristo; 

Pastor – Reunir e encaminhar o Povo de Deus (Recordar a Parábola do Bom 
Pastor Jo 10, 1-16 e da Ovelha perdida Lc 15, 1-7)   

   
 
Ritual da Ordenação do Sacerdote ou Presbítero 
 
Vejamos brevemente a celebração do Sacramento da Ordem do Sacerdote ou Presbítero 
por ser a que encontramos mais facilmente e com maior frequência. 

O homem a ordenar já deve ter recebido o Diaconado e a Ordenação já tem que estar 
aprovada pelas autoridades competentes. 

O Rito da Ordenação é sempre dentro da Missa e consta das seguintes partes:  

(O candidato apresenta-se com as vestes Diaconais e é apresentado ao Bispo que o vai 
ordenar. A Ordenação tem início após a proclamação do Evangelho) 

 

- Apresentação do candidato 

O Bispo pergunta a quem o apresentou se o candidato é digno de ser 
ordenado sacerdote. Várias pessoas testemunham a idoneidade do 
candidato; 

- Homilia do Bispo 

Explicação da celebração que vai seguir-se e da função do Sacerdote; 

- Interrogação do candidato 

O Bispo interroga o candidato sobre a sua disposição para 
- ser profeta 
- ser sacerdote 
- ser pastor 
- obedecer ao Bispo da sua Diocese; 

- O candidato prosta-se 

O candidato deita-se no chão, de bruços, como sinal de humildade e 
pequenez diante da imensa responsabilidade que Deus lhe confia;  

- Ladainha de Todos os Santos 

A comunidade ali reunida invoca a comunidade celeste cantando a 
Ladainha de Todos os Santos e pedindo a Deus que abençoe, santifique 
e consagre o eleito ao sacerdócio; 

 

 



27 

- Invocação do Espírito Santo  

O Bispo invoca o Espírito Santo sobre aquele que vai ser ordenado; 

- Imposição das mãos 

O Bispo (e todos os sacerdotes presentes) impõe as mãos sobre a 
cabeça do candidato e de seguida reza a oração de consagração na qual 
pede que Deus confirme o candidato na função de santificador, profeta e 
pastor do povo de Deus. É este o Gesto Sacramental do Sacramento da 
Ordem; 

- Unção das mãos 

O Bispo faz a unção das mãos do novo sacerdote (gesto de consagração 
e escolha); 

- Vestes sacerdotais 

O novo sacerdote é revestido com as vestes sacerdotais 
Estola – símbolo do poder que a ordenação lhe conferiu 
Casula – veste própria do sacerdote 

- Entrega da patena e do cálice 

O novo sacerdote recebe a patena com o pão e o cálice com o vinho que 
vai consagrar pela primeira vez; 

- Abraço fraternal 

O Bispo dá o abraço da paz ao novo sacerdote como gesto fraternal; 

- A Missa continua normalmente agora concelebrada pelo novo sacerdote; 

- Benção sacerdotal 

No fim da Missa o novo sacerdote dá a sua primeira benção sacerdotal 
aos fieis que estão a participar nesta eucaristia; 

- “Beija-mão” 

Tudo termina com a cerimónia do “beija-mão” pela qual os fieis 
reconhecem o poder que foi dado àquele seu irmão que pôs as suas 
mãos ao serviço do povo de Deus.  

 
 
Efeitos do Sacramento da Ordem (Graça Sacramental) 
 
Pelo Sacramento da Ordem aquele homem passa a ser o ministro (representante) de 
Jesus Cristo no meio do povo de Deus e recebe o poder de santificar (perdoar os pecados 
e celebrar a eucaristia e os outros sacramentos), anunciar a Palavra de Deus e conduzir o 
povo que lhe for confiado. 

O sacerdote que baptiza, que preside à Eucaristia, que consagra o pão e o vinho, que 
perdoa os pecados, é Cristo tornado visível no meio do Seu Povo ! 

Para que o sacerdote possa ter coragem para desempenhar bem a sua missão e superar 
todas as dificuldades que lhe vão surgir, através do Sacramento da Ordem, Deus lhe 
concede todas as graças (ajudas) que forem necessárias em cada momento. 

 
 
 



28 

 
 
Porque é que os Padres não se casam ?  
 
Os Padres não se casam porque vivendo assim estão mais à disposição do povo. O 
Sacerdote foi chamado para servir (Mt. 20, 25-28). Para servir este povo e o Reino de 
Deus, abandona tudo para seguir o Senhor. Sinal dessa entrega total é o celibato ( 
renunciar a formar família ) igualmente sinal de uma generosa e livre dedicação ao 
serviço das homens. 

O facto de o Padre não casar não é um sinal negativo, uma omissão, mas um 
compromisso pleno com o Reino de Deus. 
 
A família e as vocações religiosas 
 
É um facto que há falta de sacerdotes no nosso e outros países. Porque Quem chama é 
sempre Deus, é preciso pedir sempre “ao Senhor da messe que envie operários para a 
Sua messe” (Lc 10,2). 

Mas para que o chamamento de Deus não deixe de ser ouvido é preciso ajudar as 
pessoas, sobretudo os jovens, a responder positivamente. 

Neste ponto as famílias têm um papel muito importante na maneira como educam os seus 
filhos e como incluem nas opções de vida a tomar por eles a de sacerdote, religioso ou 
religiosa, criando assim espaço para o desabrochar de vocações consagradas. 



29 

Matrimónio 
 
 
Todos nós somos chamados por Deus a realizar uma missão. É a nossa vocação ! 
Será oportuno recordar aqui a Parábola dos Talentos (Mt 25, 14-30). 
Descobrir a sua própria vocação é muito importante para que nos possamos sentir 
realizados e felizes ao respondermos a essa vocação (chamamento). 
Jesus Cristo quis deixar-nos dois sacramentos especialmente orientados para nos ajudar 
na resposta a este chamamento de Deus ou seja na realização concreta das vocações 
mais comuns que são propostas a cada um de nós. O Sacramento da Ordem para os que 
sentem a vocação de seguir a vida consagrada a Deus e o Sacramento do Matrimónio 
para aqueles que são chamados para constituir uma comunidade de amor, uma família, 
através da aliança de amor entre um homem e uma mulher e nela colaborar com Deus na 
obra da criação. 
Por isso estes dois sacramentos são chamados de “serviço à comunidade”. 
Falemos então do Sacramento do Matrimónio, também chamado Casamento. 
O Matrimónio, doação mútua de um homem e uma mulher no amor para formarem uma 
família, é sacramento porque, por vontade de Deus, ele é o sinal do Seu Amor à 
humanidade.     
 
O Matrimónio nos livros sagrados 
 
Os 2, 9-25  Deus, Esposo fiel, ama o seu povo, esposa infiel 
Jr 3, 1-5 Idem 
Jo 3, 29 Cristo Esposo da Igreja 
Ef 5, 21-23  Casamento sinal da união de Cristo com a da Sua Igreja 
Gn 9, 11-17  O arco-íris sinal da Aliança do Criador com as Suas criaturas ( as alianças 

que os esposos usam são um pequeno arco-íris ...) 
Gn 2, 24 A união do homem e da mulher é feita pelo próprio Deus 
Mt 19, 3-9 “Que não separe o homem o que Deus uniu” Instituição do Matrimónio  
 
 
Quem celebra o Sacramento do Matrimónio ? 
 

Em todos os sacramentos há um ministro que administra o sacramento. Normalmente o 
ministro de quase todos os sacramentos é o padre ou o bispo. 
Porém, no Sacramento do Matrimónio o ministro do sacramento não é o sacerdote. Quem 
realiza o matrimónio são os noivos. Eles é que se entregam e recebem mutuamente e, 
por isso, são eles os ministros do sacramento do Matrimónio. 
O sacerdote é uma testemunha qualificada do matrimónio em nome da Igreja que, além 
disso, abençoa em nome de Deus as promessas e os juramentos dos noivos. 
   
 
Ritual do Sacramento do Matrimónio 

 
O casamento religioso pode ser celebrado integrado ou não na Missa. 
Vejamos brevemente a celebração do Matrimónio sem Missa o qual pode ser presidido 
por um Sacerdote ou por um Diácono.  



30 

Consta das seguintes partes: 

- Boas Vindas 

O Sacerdote ou o Diácono dá as boas vindas aos noivos e convidados; 

- Leitura da Palavra de Deus 

Nelas se apresenta o sentido do casamento cristão; 

- Homilia 

O presidente da assembleia ali reunida explica a Palavra de Deus e o 
significado da celebração; 

- Diálogo com os noivos 

Em nome da comunidade o sacerdote faz três perguntas aos noivos a que 
estes respondem com o seu “SIM”: 

= Se vão casar de livre e espontânea vontade; 

= Se estão conscientes de que o casamento é para toda a vida; 

= Se estão dispostos s receber os filhos que Deus lhes der;  

- Consentimento / Entrega 

Uma vez que os noivos responderam afirmativamente, o sacerdote pede 
que unam as mãos direitas e manifestem publicamente o seu 
consentimento dizendo cada um por sua vez: 

“Eu ......, recebo-te por minha/meu esposa/marido a ti ...... e prometo 
ser-te fiel e amar-te e honrar-te, tanto na prosperidade como na 
provação, por toda a nossa vida” 

É este o Gesto Sacramental do Matrimónio. 

O sacerdote pede a Deus que abençoe e confirme o compromisso 
assumido pelos noivos ( agora já casados) e conclui com as palavras de 
Jesus “Não separe o homem o que Deus uniu” (Mt 19,6); 

- Benção e entrega das alianças  

O sacerdote pede a Deus que abençoe as alianças que depois os noivos 
entregam um ao outro com estas palavras: 

“Recebe esta aliança em sinal do meu amor e da minha fidelidade. 
Em nome do Pai e do Filho e do Espírito Santo”; 

- Oração dos fieis 

Toda a assembleia pede pelo novo casal e por todos os que assumiram o 
compromisso de testemunharem o Amor de Deus mediante o matrimónio, 
para que recebam as Graças de Deus necessárias a esta missão; 

- Benção Nupcial 

O sacerdote pede a Deus que abençoe o novo casal dando-lhe filhos, 
saúde, vida longa e, assim, possam servir de exemplo para todos; 

- Pai – Nosso; 

- Benção Final e Despedida. 
 



31 

Efeitos do Sacramento do Matrimónio (Graça Sacramental) 
 
Quando os noivos se casam celebrando o sacramento do matrimónio com fé, recebem a 
benção de Deus para os ajudar a concretizar no dia a dia o compromisso assumido 
“amar-se mutuamente na fidelidade, dando novos elementos à comunidade e educando-
os, sendo assim sinal do Amor de Deus para com todos os homens”. 
Ao longo da vida de casados vão ser sujeitos a várias provas e é precisamente nessas 
alturas que a ajuda de Deus se faz sentir se for desejada, isto é, se com fé pedirem e 
aceitarem essa ajuda. É nesta “assistência especial” de Deus que consiste a Graça 
Sacramental do Matrimónio e que actuará durante toda a vida do casal. 
Os casais que celebraram religiosamente o seu matrimónio não devem esquecer esta 
ajuda preciosa para os momentos mais difíceis que a vida muitas vezes nos apresenta. 
As alianças que eles usam fazem lembrar o seu próprio compromisso e também a ajuda 
prometida por Deus no dia do casamento e que está sempre ao seu dispor. 
Deus quer ajudar o casal com o qual Se comprometeu. Só espera que O deixemos 
actuar! 
 
Casamento religioso e casamento civil 
 
O casamento religioso é um sacramento cuja celebração acabamos de ver. 
O casamento civil é um contrato entre um homem e uma mulher sancionado pela 
sociedade civil representada pelo conservador do Registo Civil. 
Em Portugal, em virtude do acordo entre a Igreja Católica e o Estado, o casamento civil 
pode realizar-se em simultâneo com o casamento religioso, isto é, o casamento religioso 
é considerado equivalente ao casamento civil para os efeitos civis e o sacerdote exerce, 
neste caso, quanto ao casamento civil, as mesmas funções que o conservador do Registo 
Civil. 
 
Características do casamento católico 
 
A Bíblia afirma que Deus é o autor do matrimónio e que o desejou 

- Uno (monogâmico)   (Gen 2, 24) 
- Indissolúvel   (Mt 19, 6) 
- Fecundo   (Gen 1, 27-28) 
- Fiel    (Lc 16,18) 

 
Indissolubilidade do casamento católico 
 
A lei do Estado Português permite o divórcio, isto é, permite a desvinculação do contrato 
celebrado civilmente. 
Porém, no caso do casamento católico não é possível o divórcio pois trata-se dum 
sacramento celebrado diante de Deus. “Não separe o homem o que Deus uniu” (Mt 19,6). 
Há algumas situações em que a Igreja declara nulos certos casamentos porque não 
chegaram a ser verdadeiros compromissos. É preciso não confundir estas situações com 
o divórcio. 
Uma pessoa casada catolicamente pode divorciar-se civilmente e voltar a casar-se pelo 
civil mas não catolicamente, porque o anterior compromisso continua a existir no aspecto 
religioso. 
 
 



32 

Preparação para o Matrimónio 
 
O casamento e com mais força ainda o casamento católico, é muito importante para os 
noivos e para a sociedade. Por isso, deve ser preparado por um namoro sério que permita 
um conhecimento mútuo profundo, capaz de se poder construir sobre ele um projecto de 
amor. 
A preparação para este passo deve começar muito cedo, mesmo antes da fase de 
namoro, através do exemplo dos pais e com o estudo da própria vocação. 
Nas proximidades do casamento é conveniente fazer uma preparação específica, 
frequentando encontros com casais e/ou sacerdote, onde são debatidos aspectos 
importantes da vida em casal. 
Recomenda-se a frequência dos C.P.M. (Cursos de Preparação para o Matrimónio) que 
se baseiam em dar aos noivos o testemunho de casais cristãos em várias facetas das 
suas vidas. 
 
O casal na Comunidade 
 
Depois do casamento, o casal passa a ser uma nova realidade. É uma nova célula na 
comunidade que tem para com ele o dever de o proteger e ajudar a realizar-se. 

Por outro lado, o casal deve comprometer-se com essa comunidade contribuindo para 
que ela seja cada vez melhor, dando-lhe membros (os filhos), participando nas suas 
iniciativas (Movimentos especializados) e dando corajosamente testemunho do seu amor. 

 

 
 
 
 
 


